

# സാമൂഹികാരോഗ്വം – ഒരു തത്വവിചാരം

ഡോ. നിസാർ അഹമ്മദ് കേരളീയം ആരോഗ്യം' പ്രഭാഷണത്തിൽ നിന്നുള്ള ഭാഗങ്ങൾ

പ്ല കാരണങ്ങൾ കൊണ്ടും സാമൂ ഹിക ആരോഗ്യം എന്നുള്ളത് ഒരു പരിഗ ണിക്കത്തക്ക വിഷയമല്ല. പരിഗണിക്ക ത്തക്ക ആശയം തന്നെയല്ല. രണ്ടുമൂന്നു കാരണങ്ങൾ കൊണ്ടാണ് അങ്ങനെ കരു തുന്നത്. ആദ്യത്തേത് സമൂഹത്തിന്റെ ആരോഗ്യം അല്ലെങ്കിൽ സാമൂഹികാ രോഗ്യം എന്നു പറയുമ്പോൾ സമൂഹത്തെ പ്പറ്റി കുറെ മുൻധാരണകൾ അതിൽ അന്തർഭവിച്ചിട്ടുണ്ട്. ആരോഗ്യം എന്നത് ശരീരത്തിന്റെ ഒരു സ്വഭാവഗുണം ആയി ട്ടാണ് നമ്മൾ ഉപയോഗിക്കുന്നത്. അപ്പോൾ സാമൂഹികാരോഗ്യം എന്ന് പറയുമ്പോൾ സമൂഹത്തിനെ തന്നെ ഒരു ശരീരമായിട്ട്, എന്നുവച്ചാൽ ശരീരത്തിന്റെ സഭാവത്തി ലുള്ള അല്ലെങ്കിൽ ശരീരത്തിന്റെ ലക്ഷണ ങ്ങളുള്ള അതിനോട് സമാനമാകുന്ന കാര്യ മായിട്ട് മുൻവിചാരം ചെയ്യുക എന്നതാണ്. ഇത് സംശയാസ്പദമായിട്ടുള്ള ഒരു സമാ നപ്പെടുത്തലാണ്. ശരീരത്തിന്റെ ഒരു സ്വഭാവം എന്നു വച്ചാൽ അത് പരിധിയു ള്ളത് ആണ് എന്നതാണ്. അത് ഏകത യുടെ അടിസ്ഥാനത്തിലാണ്. ഏകകമല്ല, ഏകത. ഒരു ഐക്യത്തിന്റെ അടിസ്ഥാനം. അത് പരിധിയുള്ളത് ആയതുകൊണ്ട് അതിന് അതിന്റെ തന്നെ ഒരു ഐക്യം ആരോപിക്കപ്പെടുകയാണ്. ശരീരം സ്വത ന്ത്രേച്ചയുള്ള (autonomous) ആവുമ്പോൾ കുടുതൽ അങ്ങനെ തന്നെയാണ്. അങ്ങ നെയുള്ളതായി കരുതുന്നതിന് ആരോഗ്യ മെന്നുള്ള ഒരു ഗുണം ചാർത്തുന്ന സമയ ത്തുണ്ടാകുന്ന പ്രശ്നം. ഇത് സാമൂഹികത ആയാലും സമൂഹമായാലും , സമൂഹമെ ന്നാണ് അതിനെ സാധാരണഗതിയിൽ ഉപ യോഗിക്കുന്ന ഒരു സങ്കൽപം. സമൂഹം എന്നത് ഒന്നുണ്ട്, ഒരു ഏകതയുണ്ട് എന്നുള്ള ആരോപണം. ശരീരത്തോട് സാദൃശ്യപ്പെടുത്താവുന്ന ഒന്ന്. അതിന്റെ ആരോഗ്യം എപ്പോഴാണ് പോകുന്നത് ? അതിന്, എപ്പോഴാണ് ആരോഗ്യം ഉണ്ടാ വുക ? അല്ലെങ്കിൽ അതിന്റെ രോഗങ്ങൾ എന്തൊക്കെയാണ്? ഇങ്ങനെയുള്ള ഒരു സാദൃശ്യം എത്രത്തോളം ശരിയാണ് എന്നു

ള്ളതാണ് ചോദ്യം.

രണ്ടാമത്തെ തലം എന്നു വച്ചാൽ ശരീ രത്തിനെ വൈദ്യശാസ്ത്രത്തിന്റെ കാഴ്ച പ്പാടിൽ നിന്നുകൊണ്ട് ഒരു വൃവസ്ഥയായി സങ്കൽപ്പിക്കുന്ന സിദ്ധാന്തത്തിന്റെ വെളി ച്ചത്തിൽ കാണുന്ന സമയത്ത്, നമുക്കുള്ള പ്രവണത എന്തെന്നുവച്ചാൽ സമൂഹ ത്തിനെ ഒരു വ്യവസ്ഥ ആയിട്ട് കാണുക യാണ്. ഇവിടെയും ഈ സാദൃശ്യത്തിലെ വലിയ പിശക് എന്താണെന്നുവച്ചാൽ ഒരു ഭൗതിക വൃവസ്ഥയിലെ സ്വഭാവവിശേഷ ങ്ങൾ, നിർണ്ണയിക്കപ്പെടുന്നതായിട്ടുള്ള അതിന്റെ ഒരു സ്വഭാവം, പെട്ടെന്ന് സമൂ ഹത്തിൽ നമ്മൾ നോക്കുകയാണ്. അവിടെ പ്രതീക്ഷിക്കുകയാണ്. മൂന്നാ മത്തെ തലത്തിൽ വരുന്ന പ്രശ്നം എന്താ ണെന്നുവച്ചാൽ ആരോഗ്യം എന്ന് പറയു മ്പോൾ തന്നെ ഒരുപാട് വിവക്ഷകൾ കൊണ്ടുവരുകയാണ്. ഈ വ്യവസ്ഥക്ക്, ഈ സമ്പ്രദായത്തിന്, ഈ ശരീരത്തിന് രോഗം വരുകയാണെങ്കിൽ അതിന് ചികി ത്സിക്കാൻ സാധിക്കുമെന്നുള്ളത് ഒരു മുൻ വിചാരമാണ്. അപ്പോൾ ചികിത്സിക്കാൻ വിദഗ്ധവിജ്ഞാനം വരുകയാണ്. നമുക്ക് സമ്പ്രദായത്തെ അറിയാം, മനസ്സിലാക്കാം. അതിനെ രോഗം ബാധിച്ചാൽ ചികിത്സി ക്കാം. ഇങ്ങനെയുള്ള മുൻവിധികളും ഇതിന്റെ കൂടെ വരും. അപ്പോൾ സാമൂഹി കാരോഗ്യമെന്നുള്ളത് വളരെ ഘനം ഏറിയ ഒരു ജീവിത വീക്ഷണം അല്ലെങ്കിൽ സാമൂ ഹികമായ വീക്ഷണം തന്നെ ഉൾക്കൊള്ളു ന്നതാണ്. ഇത്തരത്തിൽ ഇതിൽ അന്തർഭ വിച്ചിട്ടുള്ള പ്രശ്നങ്ങളെ കുറിച്ച് നിഷേധ കമായ രൂപത്തിൽ അവതരിപ്പിക്കാനേ കഴി യൂ. പക്ഷെ ഇത് ഞാൻ കൂടുതൽ ചിന്തി

ആദ്യം സൂചിപ്പിച്ചതിൽ വേറെ പല കാരൃങ്ങളും വരുന്നുണ്ട്. ഉദാഹരണത്തി ന്, സാമൂഹികശാസ്ത്രപരമായ വിഷയ ങ്ങൾ. സാമൂഹികമായിട്ടുള്ള പ്രതിഭാസ ങ്ങളെ മനസ്സിലാക്കാനുള്ള അല്ലെങ്കിൽ അതിനെ അറിയാനുള്ള സൈദ്ധാന്തിക മായ കാര്യങ്ങളിലേക്കൊന്നും പോകുന്നി

ല്ല. അതിന്റെ വിവാദപരമായ കാര്യങ്ങളി ലേക്കാന്നും പോകുന്നില്ല. അത്യാവശ്യ മായ അവസരങ്ങളിൽ സൂചനകളായേ അത് പറയുന്നുള്ളൂ. ശരീരത്തിന്റെ പരിധി കൽപന എന്നുള്ള സങ്കൽപം തന്നെ എടു ത്തുനോക്കുക. അത് ഒരു സ്ഥഭാവികമാ യിട്ടുള്ള ഒരു പ്രതിഭാസമായി നമ്മൾ എടു ക്കുകയാണ്. ശരീരത്തെ നമ്മൾ പ്രകൃതി ദത്തമായിട്ടുള്ള ഒന്നായിട്ട് എടുക്കുകയും പ്രകൃതിദത്തമായിട്ടുള്ള കാര്യങ്ങൾക്ക് നമ്മൾ അധികമൂല്യം കൊടുക്കുകയും ചെയ്യുന്ന രീതി ഉണ്ട്. എന്തിനാണ് പ്രകൃ തിദത്തമായതിന് അത്ര അധികമൂല്യം നൽകപ്പെടേണ്ട ഒരു കാര്യമായിട്ട് മാറു ന്നത്? പ്രകൃതിയിലേക്ക് മടങ്ങുക. എന്തി നാണ് പ്രകൃതിയിലേക്ക് മടങ്ങുന്നത്? പ്രകൃതി അത്രയും അഭിലഷണീയമായ ഒന്നാണോ ? പ്രകൃതിയെ നമ്മൾ അനുക രിക്കുകയെന്നുള്ളത് അത്ര അഭിലഷണീ യമായ ഒന്നാണോ? പ്രകൃതി തന്നെ ചില പ്പോൾ കുഴപ്പം പിടിച്ചതായിരിക്കാം പറ യാൻ പറ്റില്ല. ശരീരത്തെ ഒരു വ്യവസ്ഥ ആയിട്ട് കാണുമ്പോൾ നമ്മൾ അതിനെ ആദർശവത്ക്കരിക്കുകയാണ്. ശരീരം പ്രകൃതിദത്തമായ വസ്തുവാണ്. ശരീര ത്തോട് ചെയ്യുന്നത് മുഴുവൻ പ്രകൃതിവി രൂദ്ധമാണ്. പ്രകൃതിദത്തമായിട്ടുള്ളതിന് അധികമൂല്യം കൊടുക്കുന്ന രീതിയാണത്. ഈ കാഴ്ചപ്പാടിനെ നാം സമൂഹത്തിലേക്ക് പരാവർത്തനം ചെയ്തു കഴിഞ്ഞാൽ സമൂ ഹത്തിന് പ്രാകൃതികമായ കുറെ ഗുണങ്ങ ളുണ്ട് എന്ന് നാം കരുതുന്നു. അപ്പോൾ സമൂഹത്തെ പഠിക്കുക എന്ന് വച്ചാൽ അതിന്റെ പരിണാമപരമായ അല്ലെങ്കിൽ പ്രകൃതിദത്തമായിട്ടുള്ള അതിന്റെ സഭാവ ങ്ങളെ പഠിക്കുക എന്നാകുന്നു. ഇത് ഒരു കെട്ടുകഥയുടെ സ്വഭാവമുള്ളതാണ്. ഒരു നിർമ്മിതി ആണ്. പ്രകൃതി കുറ്റവും കുറവും ഇല്ലാത്ത ഒന്നാണ്. അല്ലെങ്കിൽ അലംഘനീയമായ നിയമങ്ങൾ ഉള്ളതാണ്. പ്രകൃതി ചിലപ്പോൾ കൊള്ളാത്തതായിരി ക്കും. എങ്ങനെ നിങ്ങൾ തീരുമാനിച്ചു പ്രകൃതി അലംഘനീയവും കുറ്റങ്ങളില്ലാ

ത്തതും പൂർണ്ണവുമാണെന്ന് ? സാംസ്കാ രികമായ ഒരു വീക്ഷണമാണ് നിങ്ങളെ അങ്ങനെ കാണിക്കുന്നത്. പ്രകൃതി ഒരു പക്ഷെ അതൃധികം നിഷ്ഠൂരവും ഒന്നിനും കൊള്ളാത്തതും ആയിരിക്കാം. പെട്ടെന്ന് ആരോഗ്യമെന്നുള്ള സങ്കൽപത്തിൽ നമ്മൾ ശരീരത്തിലേക്ക് നോക്കുമ്പോഴും ഈ ആരോഗ്യമെന്നുള്ളതിൽ ഒരുപാട് സ്വഭാവ വിശേഷങ്ങൾ കൽപിക്കുന്നുണ്ട്. ശരീരത്തെ പ്രകൃതിദത്തമായിട്ടുള്ള ഒരു ആരോഗ്യ പൂർണ്ണമായ സ്ഥിതിയെ നമ്മൾ മുൻവിചാരം ചെയ്യുകയാണ്. അങ്ങിനെ അതിന്റെ മേലെ വരുന്ന കുഴപ്പങ്ങളായിട്ട് ലോകത്തെ കാണുന്നു. ഇങ്ങനെയുള്ള ഒരു ചട്ടം ആദ്യം തന്നെ ഉണ്ടാക്കിയിട്ടാണ് ഈ ആരോഗ്യമെന്ന് പറയുന്നത്. വൈദ്യ സങ്കൽപ്പത്തിലെ ആരോഗ്യത്തെപ്പറ്റി ഞാൻ മുൻപ് പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതു കൊണ്ട് അത് ഇവിടെ ആവർത്തിക്കുന്നില്ല. അതി ലേക്ക് അവസാനം തിരിച്ചുവരാം. പക്ഷെ ഇവിടെ സാമൂഹിക ആരോഗ്യമെന്ന് പറ യുന്ന സമയത്ത് അന്തർഭവിച്ച അല്ലെങ്കിൽ വിവക്ഷിക്കപ്പെടുന്ന ശരീരമെന്നുള്ള ഒരു തത്വത്തെ അല്ലെങ്കിൽ പരിധികൽപനയെ അതിന്റെ സ്വാഭാവികതയുടെ മുൻധാരണ കളെ നമ്മൾ സമൂഹത്തിൽ ആരോപി ക്കാൻ പ്രേരിപ്പിക്കപ്പെടുന്ന ഒരു അവസ്ഥ യാണ്. സമൂഹം അങ്ങനെയൊരു വാസ്ഥ വികത ആണോ ? സമൂഹം എന്നുള്ളത് തന്നെയുണ്ടോ ? സാമൂഹികത തന്നെ ഒരു

പരിധിയുള്ള ഒന്നാണോ ? അതിനൊരു സ്വാഭാവികതയുണ്ടോ ? ഇത് ഇങ്ങനെ ചോദിക്കുന്നതിന്റെ കാരണം എന്താണെ ന്നുവച്ചാൽ ഇങ്ങനെയാണ് സാമൂഹിക ശാസ്ത്രം തന്നെ തുടങ്ങുന്നത്. ഇങ്ങനെ മുൻവിചാരം ചെയ്തിട്ട് സമൂഹത്തിന്റെ നിയമങ്ങൾ ഉണ്ടെന്നും സാമൂഹിക സമ്പ്ര ദായത്തിന്റെ ചില സ്വാഭാവിക ഗതികൾ ഉണ്ടെന്നും ഒക്കെയുള്ള മുൻവിധികളിൽ കൂടിയിട്ടാണ് സാമൂഹിക ശാസ്ത്രം തന്നെ സ്ഥാപിക്കപ്പെടുന്നത്. സാമൂഹിക ശാസ്ത്ര ത്തിന്റെ പിതാവ് എന്നു പറയുന്ന ദുർഖിം തന്നെ സാമൂഹിക നിയമങ്ങളുണ്ട്, സാമൂ ഹിക വസ്തുതകളുണ്ട്. ഈ വസ്തുത കളെ തമ്മിൽ ബന്ധപ്പെടുത്തുന്ന നിയമ ങ്ങളുണ്ട്. സാമൂഹിക മാറ്റത്തിനും ഈ നിയമങ്ങൾ ബാധകമാണ്. അതിന് നിയ മങ്ങളുണ്ടാകും എന്നുള്ള രീതിയിൽ സാമൂ ഹികതയെ അല്ലെങ്കിൽ സമൂഹത്തെ സൈദ്ധാന്തികമായി സ്ഥാപിക്കുന്ന ഒരു ചരിത്രം തന്നെയുണ്ട്. അതായത് ഇത് ചിന്തയിലെ ഒരു വ്യതിയാനമല്ല. സാധാ രണ മനുഷ്യർ തനിക്ക് പുറത്ത് സമൂഹം ഉണ്ടെന്നും അതിന് ചില നിയമങ്ങൾ ഉണ്ടെന്നും വിശ്വസിക്കുന്നതു പോലെ തന്നെ സാമൂഹികശാസ്ത്രജ്ഞന്മാരും ഇതു പോലെ വിശാസിക്കുന്നുണ്ട്. സമൂഹം എന്നുള്ളതിനെ സാമാന്യബോ ധത്തിന്റെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ ആളുകൾ നിർമിക്കുമ്പോൾ, അല്ലെങ്കിൽ അതിനെ

സ്ഥാപിക്കുമ്പോൾ, സാമൂഹിക ശാസ്ത്ര ജ്ഞന്മാർ സൈദ്ധാന്തിക തലത്തിൽ അതിനെ സ്ഥാപിക്കുന്നു. അതുകൊണ്ട് ഈ വീക്ഷണം അതായത് സാമൂഹിക ആരോഗ്യം എന്നു പറയുന്ന വീക്ഷണം, സമൂഹത്തിന്റെ ആരോഗ്യം എന്നു പറ യുന്ന സമയത്ത് സമൂഹം എന്നുള്ള കൽപ നയെ മുൻവിചാരം ചെയ്യുന്നതിനെ സാമാ നൃബോധത്തിന്റെ അടിസ്ഥാനത്തിലും സാമൂഹിക ശാസ്ത്ര സിദ്ധാന്തത്തിന്റെ അടിസ്ഥാനത്തിലും പിൻബലം കിട്ടിയിട്ടു ണ്ട്. അതിനെയാണ് ഞാൻ ചോദൃം ചെയ്യു ന്നത്. സാമൂഹിക ശാസ്ത്രം മുൻവിചാരം ചെയ്യുന്ന, സാമാനൃബോധം മുൻവിചാരം ചെയ്യുന്ന സമൂഹം എന്നുള്ള ആ സങ്കൽപത്തെ ചോദ്യം ചെയ്യേണ്ടത് ആവശ്യമായിട്ടുണ്ട്. അതായത് അതിന് ശരീരം ആയിട്ട്, ശരീരം എന്നുവച്ചാൽ ശരീ രത്തിനോട് സദൃശ്യമായ ഒന്നായിട്ട് ഗണി ക്കാതിരിക്കാനുള്ള കാരണങ്ങളാണ് ഞാൻ അന്വേഷിക്കുന്നത്. അത് ഒരു വാസ്തവി കത ആണോ എന്നുള്ളതാണ്. വാസ്തവം ആവുമ്പോൾ അതിന്റെ ചില പരിധിത്വം, അത് ഒരു ഐക്യം ആണ്. എന്നു വച്ചാൽ ഒരു ഏകതയാണ്. ഏകതയ്ക്ക് അതിന്റെ തായിട്ടുള്ള ചില നിയമങ്ങളുണ്ടാവാം. നിയമങ്ങൾ ഗ്രഹിച്ചാൽ അതിനെ മനസി ലാക്കാൻ കഴിയും. നിയമങ്ങൾ ഗ്രഹിച്ചാൽ അതിനെ പരിഷ്കരിക്കാനും അല്ലെങ്കിൽ അതിലെ കുഴപ്പങ്ങൾ മാറ്റാനും കഴിയും.



SHORTER YOUR WAIST LONGER YOUR LIFE LINE

DAS HEALTH CLUB

POOTHOLE ROAD, ABC COMPLEX
TRICHUR

PHONE 9846340667, 9846240666

Perfect health club at Thrissur

Experienced instructors

The only aerobic classes at Thrissur for ladies

SO KEEP FIT AND ENJOY LIFE

സാമൂഹിക ആരോഗ്യമെന്ന് ഒരാൾ പറ യുന്ന സമയത്ത് ഇങ്ങനെയുള്ള ആശയ ങ്ങളുടെ ഈ സ്വഭാവത്തിനെ ഒന്ന് മാറ്റി നിർത്തികൊണ്ട് നോക്കാനാണ് ഞാൻ ശ്രമി കുന്നത്.

വീണ്ടും രണ്ടാമത്തെ കാരൃത്തിലേക്ക്, കടക്കുകയാണെങ്കിൽ ശരീരത്തിന്റെ വ്യവ സ്ഥയിലേക്ക് നോക്കുക. പലതരത്തിൽ വിഭജിതമായിട്ടുള്ള കുറെ വ്യവസ്ഥകളാണ് ശരീരത്തിന്റേത്. ഫിസിയോളജി, അനാട്ടമി, മറ്റ് തരത്തിലുള്ള ആന്തരികമായി ഏകോ പിപ്പിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള കുറെ വ്യവസ്ഥകൾ അതിന്റെ അകത്തുള്ള സമ്പൂർണ്ണ ശരീര വ്യവസ്ഥയും ഇതിന്റെ സ്വഭാവം എന്താ ണെന്നുവച്ചാൽ, ഭൗതിക ശാസ്ത്രത്തിന്റെ സ്വഭാവം എന്താണെന്നു വച്ചാൽ നിർണ്ണ യിക്കപ്പെടാമെന്നതാണ്. അതായത് ഇതിന്റെ ഒരു കൃത്യമായ വിവരണത്തിന് സാമൂഹി കമായ അർത്ഥകൽപനകളുടെ ആവശ്യമി ല്ല. രക്തചംക്രമണം, നാഡീവ്യൂഹം തൂട ങ്ങിയ വ്യവസ്ഥകൾ പരിശോധിച്ച്, ലബോ റട്ടറിയിൽ കൂടി പരിശോധിച്ച്, <mark>ഇതിനെ മന</mark> സിലാക്കുകയോ അതിനെ വിശദീകരിക്കു കയോ ചെയ്യുന്നതിന്റെ ഒരു ബലം ഉണ്ട്. ഇതിനെ നിർണ്ണയം ചെയ്യാവുന്ന സ്വ**ഭാവം** ഉണ്ട്. നിർണ്ണയനം ചെയ്യുക എന്നുവച്ചാൽ ആ വ്യവസ്ഥയെ നിർണ്ണയിക്കുകയല്ല വൃവസ്ഥയിലുള്ള അറിവ് നിർണ്ണയസ്വ ഭാവമുള്ളതല്ല. മാനസിക പ്രതിഭാസം

പോലെയുള്ള കേന്ദ്രവ്യൂഹം നിർണ്ണയസ്വ ഭാവമുള്ളതല്ല. ഏതൊക്കെ വിവരം ആണ് പ്രസക്തമായത് ഏതൊക്കെയാണ് പ്രസ ക്തമല്ലാത്തത് എന്ന് പറയാൻ പറ്റില്ല. ഭൗതിക വൃവസ്ഥയിൽ ഏത് വിവരം ആണ് നമുക്ക് പ്രസക്തം എന്ന് പറയാൻ പറ്റും. സമൂഹം എന്ന ഒരു പരിധികളുള്ള ആയിട്ടുള്ള സങ്കൽപനം തന്നെ, ഒരു ഏകത തന്നെയെന്ന് പരികല്പന ചെയ്യാൻ സാധിക്കുമോ എന്നുള്ള ചോദ്യത്തിൽ നിന്നാണ് ഞാന്റ് ഇതിലെ രണ്ടാമത്തെ കാരൃത്തിലേക്ക് വരുന്നത്. അങ്ങനെ നമൂക്ക് കാണാനുള്ള, അങ്ങനെ ആരോ പിക്കാനുള്ള കാരണങ്ങളിൽ പ്രധാനമായി ട്ടുള്ളത് സമൂഹത്തിന്റെ വ്യൂഹ സ്വഭാവ ഗുണം ആണ്. അതുകൊണ്ട് ഒരു സഭാവം സമൂഹത്തിലുണ്ടാകുന്ന സമയത്ത് നാം പറയുന്ന അത് നിർണ്ണയം. സാമൂഹിക ശാസ്ത്രജ്ഞൻമാർ അങ്ങനെയാണ് പറ ഞ്ഞിട്ടുള്ളത്. നിർണ്ണയന സ്വഭാവമുള്ള താണ്. ഒരു സ്ഥലത്ത് ആത്മഹത്യകൾ നിങ്ങൾക്കറിയാം സംഭവിക്കുന്നു. എന്താണ് ആത്മഹത്യയെ നിർണ്ണയിക്കു ന്നത് എന്ന്. നിങ്ങൾ കരുതുന്ന വൃത്യസ്ത മായ ചില സാമൂഹ്യ വസ്തുതകളാണ് ആത്മഹത്യയെ നിർണ്ണയിക്കുന്നത് എന്ന്. ഉദാഹരണത്തിന് സാമൂഹികമായ ഏകീക രണം.

വുവസ്ഥ എന്നു പറയുന്നതൊക്കെ

ഒരുപാട് സാമൂഹികശാസ്ത്ര പരാമർശ ങ്ങൾക്ക് ഇടയാക്കും. പക്ഷെ അത്രയും പോകേണ്ട്. വുവസ്ഥ എന്നുള്ളത് ചുരുക്കി പറയുകയാണെങ്കിൽ ബന്ധങ്ങ കർത്താക്കൾ തമ്മി ളാണ്. സാമുഹിക ലുള്ള ബന്ധങ്ങൾ ഒരു വ്യവഹാരത്തിന്റെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ ഏകോപനം ചെയ്യപ്പെ ടുന്നതിനെയാണ് ഒരു സമ്പ്രദായം എന്ന് പറയുന്നത്. അത്തരത്തിൽ സമ്പ്രദായം എന്നുള്ളത് സാമൂഹിക ജീവിതത്തിലുള്ള തുകൊണ്ട് അല്ലെങ്കിൽ അങ്ങനെയൊരു വുവസ്ഥ ഉള്ളതുകൊണ്ട് ഈ വുവ സ്ഥക്ക് അതിന്റെ ഒരു സ്വാഭാവികഗതി, ഒരു സാധാരണ അവസ്ഥയും ഒരു അസാ ധാരണം എന്നുവച്ചാൽ ശരിയല്ലാത്ത ഒരു അവസ്ഥയും നമുക്ക് ആരോപിക്കാൻ സാധിക്കും. അപ്പോൾ ആരോഗ്യത്തിനെ വീണ്ടെടുക്കുകയാണെങ്കിൽ ശരീര വൃവസ്ഥ തകരാറാകും. ഉദാഹരണത്തിന് ആധുനിക വൈദ്യത്തിന്റെ പ്രധാനമായ രോഗാണു സിദ്ധാന്തം വന്നതിനു ശേഷ മാണ് അതിന്റെ സംഭാവം മാറുന്നത്. വെറും വുവസ്ഥ എന്നുള്ള പഠനമല്ല രോഗാണു സിദ്ധാന്തം. ചില ബാഹ്യമായ രോഗാണുക്കൾ അകത്ത് പ്രവേശിക്കു കയും എതെങ്കിലും തരത്തിൽ ആ വ്യവ സ്ഥയെ തകരാറാക്കുകയും ചെയ്യുമ്പോൾ രോഗാണുവിനെ നശിപ്പിക്കുക. 18-19 നൂറ്റാണ്ട് സമയത്ത് ഉണ്ടായിട്ടുള്ള

## പഞ്ചമി ആയുർവേദിക് ഹെൽത്ത് കെയർ

ചെറുമുക്ക് ക്ഷേത്രത്തിന് സമീപം, ചെമ്പുക്കാവ്, തൃശൂർ -20. ഫോൺ : 2321057, മൊബൈൽ: 3157248 ബോഡി മസ്സാജ്, സ്റ്റീം ബാത്ത്, ഉഴിച്ചിൽ,പിഴിച്ചിൽ, കിഴി, ധാര, വസ്തി, നസ്യം, തുടങ്ങി എല്ലാ ആയ്യൂർവേദത്തിലെ ചികിത്സകളും O.P., I.P സൗകര്യങ്ങൾ.

രക്ഷാകർത്താക്കളുടെ ശ്രദ്ധയ്ക്ക് : ഉത്കണ്ഠ, സമ്മർദ്ദം, ഉറക്കമില്ലായ്മ, ഭയം തുടങ്ങി കുട്ടികളുടെ അസ്വസ്ഥതകൾ, സൈക്കോ തെറാപ്പിയിലൂടെ മാറ്റുന്നു, റെയ്ക്കി, പ്രാണിക് ഹീലിങ്ങ്, ഹിപ്നോ തെറാപ്പി, അക്യൂപങ്ചർ, ബിഹേവിയർ തെറാ പ്പി തുടങ്ങി ഹോളിസ്റ്റിക് ചികിത്സകളും കൃതഹസ്തതയോടെ നിർവ്വഹിക്കുന്നു. ഡോ. എ. വിജയൻ (സൈക്കോതെറാ പ്പിസ്റ്റ്)



കൈകാൽ തരിപ്പ്, കഴപ്പ്, സ്ത്രീരോഗങ്ങൾ, മൂലക്കുരു, നടുവേദന, ഉപ്പൂറ്റി വേദന തടു ങ്ങിയവക്ക് പ്രത്യേക ചികിത്സ *ഡോ. ടി. രത്നകുമാരി* (DAM)

കുറിപ്പ്: ധനമന്ത്ര ഉപസാനയിൽ പ്രത്യേക പരിശീലനം നൽകുന്നു.

21 ദിവസത്തെ ചികിത്സ കൊണ്ട് എല്ലാവിധ പ്രമേഹ രോഗ ങ്ങളും നിയന്ത്രിച്ച് കാലക്രമേണ പൂർണ്ണവിമുക്തി വാഗ്ദാനം ചെയ്യുന്നു. വിദേശത്തും ഇന്ത്യയിലു ധാരാളം ജോലിസാധ്യത കളുള്ള മസാജ് പഞ്ചകർമ്മ ഗവൺമെന്റ് അംഗീകൃത സർട്ടി ഫിക്കറ്റു കോഴ്സുകൾ പുതിയ ബാച്ചുകൾ ഉടനെ ആരംഭി ക്കുന്നു.

#### സഹോദരസ്ഥാപനം കൈരളി പഞ്ചകർമ്മ 6 യോഗ സെന്റർ

ഐക്കഫ് ഹൗസിന് പിൻവശം, സി. ആർ ഇയ്യുണ്ണി റോഡ്, തൃശൂർ-20. മൊബൈൽ: 3157248



രോഗാണു സിദ്ധാന്തത്തിനു ശേഷമാണ് ആധുനിക വൈദ്യത്തിന്റെ ഈ മാറ്റം. അപ്പോൾ ഈ സമ്പ്രദായത്തിനെ തകരാ റാക്കുന്നത് എന്താണ് ? സമൂഹം, അത് ഇല്ലായെന്നോ അല്ലെങ്കിൽ ഉണ്ടോയെ ന്നുള്ള ചോദ്യം വന്നിട്ടില്ല. ഉണ്ട് എന്നുള്ളത് ആരോപിച്ചുകഴിഞ്ഞാൽ അതിനെ ഒരു സമ്പ്രദായം ആയിട്ടു എടുക്കുക. അപ്പോൾ നമ്മൾ നോക്കുന്നു ഈ സമുഹത്തിന്റെ സമ്പ്രദായത്തിന് എപ്പോഴാണ് തകരാറ് വരുന്നത് ? അപ്പോൾ സമ്പ്രദായം നൽക പ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ഇതും വേറൊരു മുൻവി ചാരം ആണ്. ഈ സാമൂഹിക സമ്പ്രദായം എന്നുള്ളത് നൽകപ്പെട്ടതാണ്. അതിന് സ്വാഭാവിക ഗതി ഉണ്ട്. അത് തകരാറാകു ന്നത് എപ്പോഴാണ് ? അല്ലെങ്കിൽ ആ സമ്പ്രദായം ഏതെങ്കിലും രീതിയിൽ പൊരു ത്തമില്ലായ്മയോ അല്ലെങ്കിൽ വ്യതിയാ നമോ ആയിട്ടുള്ള രീതിയിൽ പുരോഗമി ക്കുന്നുണ്ടെങ്കിൽ അതിന്റെ കാരണം എന്താണ് ? അപ്പോൾ അതിനെ എങ്ങനെ ചികിത്സിക്കാം ? വാസ്തവത്തിൽ ഇതൊക്കെ പറയുന്നത് എന്തിനാണെന്നു വച്ചാൽ ഈ സാമൂഹികതയെന്നുള്ള സങ്കൽപ്പത്തിനെ നിഷേധകമായി നോക്കി പിന്നിലുള്ള അതിന്റെ കൊണ്ട് ഉൽകണ്റയെ നമുക്ക് വ്യക്തമാക്കാം. ഈ ഉൽകണ്ഠ നാം എല്ലാവരും പങ്കിടുന്നതാ ണ്. പക്ഷെ ഉൽകണ്ഠയുടെ സാഭാവം

നമുക്ക് വ്യക്തമാക്കാൻ എന്താണ് ചെയ്യേ ണ്ടത് എന്നുള്ളതാണ് ചോദ്യം.

സാമൂഹിക ശാസ്ത്രജ്ഞരാണ് ഈ സമൂഹമെന്നുള്ള സൈദ്ധാന്തികമായ ധാര ണയായിട്ട് അവതരിപ്പിക്കുന്നത്. സാമാന്യ ബോധമായി നമുക്കുള്ള ഒരു കാര്യം അത് സൈദ്ധാന്തികന്മാർ പറയുമ്പോൾ നമുക്ക് ഒന്നുകൂടി ഉറപ്പാകും. ഇങ്ങനെ ഒരു സമൂഹം ഉണ്ട് അതിന് പ്രശ്നങ്ങളുണ്ട്. സമൂഹം ഉണ്ട്. അതിന് പ്രശ്നങ്ങളുണ്ട് എന്ന ധാരണ തന്നെ കുഴപ്പം പിടിച്ചതാ ണെന്നാണ് എനിക്ക് തോന്നുന്നത്. സാമൂ ഹിക ശാസ്ത്ര വീക്ഷണത്തിൽ ഈ ഒരു സമ്പ്രദായത്തിന്റെ സ്വഭാവം പഠിക്കാൻ വേണ്ടിയിട്ട് അത് എന്താണ് ? ആ സമ്പ്ര ദായം എങ്ങനെയാണ് നടക്കുന്നത് ? അല്ലെങ്കിൽ വ്യവസ്ഥ എങ്ങനെയാണ് നട ക്കുന്നത് ? അതിന്റെ ഘടന എന്താണ് ? അത് എങ്ങനെയാണ് മനസ്സിലാക്കുക ? അപ്പോൾ അതിനെ പറ്റിയിട്ടുള്ള ആ അറിവ് തന്നെ ചില ആളുകൾക്ക് മറ്റുള്ളവരേക്കാൾ നന്നായി അറിയാം എന്നുള്ള ആ രീതിയിൽ വരുന്നു. കൂടു തൽ നന്നായി അറിവുള്ളവർക്ക് നിർദ്ദേശ ങ്ങൾ നൽകാനാകും. എന്തെങ്കിലും കുഴ പ്പമുണ്ടെങ്കിൽ അതിനെ ചികിത്സിക്കാ നാകും. അപ്പോൾ വൈദ്യചികിത്സ പോലെ വിദഗ്ധന്മാർ ഉണ്ടാകുന്നു. ശരീര ത്തിന്റെ ഈ വ്യവസ്ഥയെ ശരിക്കും മന

സ്സിലാക്കുകയും അതിന്റെ എന്തൊക്കെ രോഗാണുക്കൾ എന്തൊക്കെ കുഴപ്പമുണ്ടാ . ക്കുമെന്ന്, എവിടെയൊക്കെ ഉണ്ടാകും ? ആ വ്യവസ്ഥയുടെ അനാട്ടമിയും ഫിസി യോളജിയും പഠിച്ചിട്ടില്ലെങ്കിൽ ഈ രോഗാ ണുക്കൾ എന്താണ് ചെയ്തതെന്ന് അറി യേണ്ടേ ? രോഗാണുക്കളുടെ സ്വഭാവം നമുക്ക് അറിയുമെങ്കിലും അത് ശരീര ത്തിന്റെ മേലെ എന്താണ് ചെയ്യുന്നത് ? അപ്പോൾ ഇങ്ങനെയുള്ള ജ്ഞാന പദ്ധ തി. പിന്നെ അതിന്റെ ചികിത്സ, അത് വേറെ തന്നെ ഒരു ശാഖയാണ്. അങ്ങനെ ഏകോപിതമായിട്ടുള്ള ഒരു സാധനമാണ് വൈദൃശാസ്ത്രം. അതേപോലെ ഒരു സാധനമാണ് നമ്മൾ ഈ സാമൂഹിക ശാസ്ത്രത്തിൽ കാണുന്നത്.

വേറൊരു കാര്യം എന്താണെന്ന് വച്ചാൽ ഇതൊന്നും യാദൃശ്ചികമായി ഉണ്ടാ യിട്ടുള്ളതല്ല. സാമൂഹിക ശാസ്ത്രം ഉണ്ടാ കുന്നത് തന്നെ സാമൂഹിക പരിഷ്കരണ ത്തിനു വേണ്ടി ഉണ്ടായിട്ടുള്ളതാണ്. അതാ യത് യുക്തിയുടെ വെളിച്ചം കൂടുതൽ കൂടു തൽ വ്യാപിപ്പിക്കുകയാണ് ലോകത്ത്. അങ്ങനെ വ്യാപിക്കുകയെന്നുവച്ചാൽ നമ്മ ളെപ്പറ്റി തന്നെ നമ്മൾ കൂടുതലറിയുക. സമൂഹത്തെപ്പറ്റി അറിയുക. സമൂഹത്തെ പ്പറ്റി അറിയണമെങ്കിൽ സമൂഹം അവിടെ യുണ്ടാകണം. അത് അറിയുന്ന ആളുകൾ അതിന്റെ ദോഷങ്ങൾ കൂടുതൽ പരിഹരി

# വർമ്മ ചികിത്സ

#### രോഗചികിത്സാ രംഗത്തെ വിസ്മയം!

വീഴ്ചകൾ, അപകടങ്ങൾ, തെറ്റായ ജീവിതശൈലി തുടങ്ങിയവമൂലം നാഢീഞരമ്പുകൾക്ക് (Life Centre) സംഭവിക്കുന്ന തകരാറുകൾ കൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന കാൻസർ, പ്രമേഹം, പ്രഷർ, വാതം, ശ്വാസ തടസ്സം, തളർച്ച, ബ്ലോക്കുകൾ, മുഴകൾ, മൈഗ്രെയിൻ, ഡിസ്ക് പ്രശ്നങ്ങൾ തുടങ്ങിയ എല്ലാ രോഗങ്ങൾക്കും ഫലപ്രദമായ ചികിത്സ

വർമാം Retrieval (ഇളക്കമുറ, അടങ്കൽ etc.) ഉഴിച്ചിൽ, കിഴി തുടങ്ങിയവ ശാസ്ത്രീയമായി നടത്തുന്നു.

## അമ്മ വർമ്മചികിത്സാ കേന്ദ്രം

മരുതൂർ റോഡ്, ചേറൂർ, തൃശൂർ – 8

ഫോൺ : 0487-2336967, Mob. 9846036967 ഡോ. പി. നാരായണൻകുട്ടി മേനോൻ (താണുവോളജിസ്റ്റ്)

DEE, DSM, DISM, DY, Th.D, FIIOT

(Fellow & Life Member of Thannological Society (India), Chennai)

Reg. No. IBAM/RMP/A - 13539

#### ക്കിടത്തിചിക്കിത്സാ സൗകരും ലഭ്യമാണ്.

ലൈഫ് സ്റ്റൈൽ ഡിസീസ് റിസർച്ച് സെന്ററിന്റെ ആഭിമുഖ്യത്തിൽ മാരകരോഗങ്ങൾ, മാറാരോഗങ്ങൾ എന്നിവ വരാതിരിക്കുന്നതിനുള്ള "ജീവിത ശൈലിയും വർമ്മവും" ക്ലാസ്സുകൾ നടത്തുന്നതാണ്. മുൻകൂർ പേര് രജിസ്റ്റർ നൽകുന്നവർക്കു മാത്രം

ക്കാൻ അർഹരായിട്ടുള്ള ആളുകളായിട്ട് ആരോപിക്കുക. ആ ദോഷങ്ങൾ പ്രിഹ · രിക്കാൻ വേണ്ടിയുള്ള നിർദ്ദേശങ്ങൾ വയ്ക്കുക. അതിന് കുറച്ചുപേർ അർഹ രാവുക. അപ്പോൾ രാഷ്ട്രഭരണകർത്താ ക്കളും അവരുടെ ഉപദേശം തേടും. അങ്ങനെ ഒരു വലിയ സമ്പ്രദായം ആണ് അത്. അപ്പോൾ സാമൂഹിക ആരോഗ്യം എന്ന് പറയുന്നതിൽ വിവക്ഷ ഒരുപാട് ഉണ്ടെന്നാണ് ഞാൻ പറഞ്ഞത്. സാമൂഹിക ശാസ്ത്രത്തിന്റെ മുൻവിചാരങ്ങ<mark>ളിലേക്ക്</mark>, സമൂഹത്തിനെ മനസ്സിലാക്കുന്ന വൈദഗ്ധ്യം ഉള്ള ആളുകളുടെ നിർമ്മാ ണത്തിലേക്ക്, ദോഷങ്ങളുടെ പരിഹാരങ്ങ ളിലേക്ക്, സാമൂഹിക പരിഷ്ക്കരണങ്ങളി ലേക്ക് അല്ലെങ്കിൽ ചിലപ്പോൾ വിപ്ലവം ചില സമയത്ത് വളരെ തീവ്രമായിട്ടുള്ള ഡോക്ടർമാർ ആണെങ്കിൽ വിപ്ലവം കൊണ്ടേ സാധിക്കു എന്ന് പറയും. ശസ്ത്ര ക്രിയ അപ്പോൾ അവർ വിപ്ലവം വേണം എന്ന് പറയും മാർക്സിനെ പോലത്തെ ആളുകൾ. ഈ ഒരു വീക്ഷണം ഒരുപാട് വിവക്ഷകൾ ഉള്ളതാണ്, രാഷ്ട്രീയമാ യിട്ടും.

സമൂഹത്തിന്റെ ആരോഗ്യം എന്നു പറ യുന്ന സമയത്ത് സമൂഹത്തിനെ ഒരു പ്രത്യേക രീതിയിൽ കാണാനുള്ള ശ്രമം അല്ലെങ്കിൽ സമൂഹം തന്നെ ഉണ്ടെന്ന് പറ യാനുള്ള ശ്രമം. എന്താണ് അതിന്റെയൊരു

കുഴപ്പം? ഒന്നാമത് ഇതിലെ നിർണ്ണയത്വം. ഉദാഹരണത്തിന് കാര്യങ്ങൾ ഒരു പ്രത്യേക വഴിക്ക് നിർണ്ണയിക്കപ്പെടുന്നതാണ് എന്നുള്ള വീക്ഷണം. ഇത് ശാസ്ത്രത്തിൽ നിന്ന് വന്നതാണ്. ഭൗതികശാസ്ത്രത്തിന്റെ സ്വഭാവം ഭൗതിക വൃവസ്ഥയെപ്പറ്റിയിട്ടുള്ള പഠനത്തിലൂടെ വന്നിട്ടുള്ളതാണ് ഇതെല്ലാം. സാമൂഹിക ശാസ്ത്രത്തിൽ കൂടിയിട്ട് നിയമം, വിശദീകരണം എന്നിവ. ഭൗതിക മാണ് ശാസ്ത്രത്തിന്റെ ഏറ്റവും ഉത്തമദ്യ ഷ്ടാന്തമായിട്ട് എടുത്തിരിക്കുന്നത്. സമൂ ഹത്തിനെ ശരീമോയി കാണുന്നത് അത്ര അസാധാരണമായ കാര്യമൊന്നുമല്ല. ചില കാലത്ത് സമൂഹത്തിനെ യന്ത്രമായി കണ്ടി രുന്നു. സമൂഹത്തിനെ ഒരു ജീവി ആയിട്ട് കണ്ടിരുന്നു. ഇതു പോലെ പ്രകൃതിയെയും കണ്ടിരുന്നു. പ്രകൃതിയെ ഒരു യന്ത്രം പോലെ കണ്ടിരുന്നു. അന്നത്തെ ഭൗതിക ത്തിൽ ന്യൂട്ടന്റെയൊക്കെ കാലത്ത്, ഇപ്പോൾ സൗരയൂഥത്തിനെ നിങ്ങൾ ക്കൊരു യന്ത്രം പോലെ, ഒരു ഘടികാര ത്തിന്റെ സഭാവത്തിൽ ചലിച്ചുകൊണ്ടിരി ക്കുന്ന സാധനമായിട്ട് കാണാം. അപ്പോൾ അവിടെ നടക്കുന്ന ഒരു കാര്യത്തിനെ നമ്മൾ ആരോപിക്കുന്നതാണ്, അത് നിർണ്ണീതമാണ്, നിർണ്ണയിക്കപ്പെടാവുന്ന ഒരു സാധനം ആണ്. അപ്പോൾ ഭൗതിക വൃവസ്ഥയിലുണ്ടാകുന്ന അതിന് പ്രത്യ ക്ഷത്തിലാണ്. കാരണം എന്തെന്നുവച്ചാൽ

ഈ പ്രവചനത്തിൽ, വിശദീകരണത്തിൽ ഒക്കെ വളരെ ലഘുവായ അംശത്തിൽ വൃതൃാസം കാണും. ചിലപ്പോൾ അത് തള്ളിക്കളയും. അത് സാരമില്ലായെന്നു പറ യും. പക്ഷെ ഈ അംശം ചിലപ്പോൾ വേറെ പല കണ്ടുപിടുത്തങ്ങളുടെയും, ചില സാധനങ്ങൾ നമ്മൾ കരുതിയത് തെറ്റാണെന്ന് അല്ലെങ്കിൽ അത് അപര്യാ പ്തമാണെന്നതിലേക്കുള്ള വീക്ഷണങ്ങളി ലേക്ക് നയിക്കും. പക്ഷേ നിർണ്ണയിക്കപ്പെ ടാവുന്നതാണ് ഈ ഭൗതിക വ്യവസ്ഥ എന്നുള്ളത്. വളരെ ശക്തമായ ആ പ്രേര ണ, സാമൂഹികമായ മേഖലയെ പഠിക്കാൻ, അതിനെ മനസ്സിലാക്കാൻ, അത് പരിഷ്ക രിക്കപ്പെടേണ്ടതാണെന്നൊക്കെയുള്ള ആ സങ്കൽപ്പത്തിലേക്ക് കടന്നു വരികയാണ്, ഈ നിർണ്ണയം എന്നുള്ളത്. ഇതിനാണ് ഏറ്റവും പിശക് സംഭവിച്ചിരിക്കുന്നത്. ഇത് പിശക് അല്ല. സാമൂഹിക ധാരണകളെ മന സ്സിലാക്കുന്നതിൽ സംഭവിച്ചിട്ടുള്ള ഏറ്റവും അപകടം പിടിച്ചതായ കാര്യം. ഇതിന്റെ വാദം എന്താണ് ? അത് അങ്ങനെയാ ണെന്ന് പറയുന്നതിനു പകരം ഒരു ചുറ്റു പാട് സങ്കൽപിക്കുക. സാമൂഹികമായ പ്രതിഭാസങ്ങൾ അല്ലെങ്കിൽ ജീവിതക്രമ ങ്ങൾ യാദൃശ്ചികമായി വരുന്ന ഒരു സാധ നമാണ്. യാദൃശ്ചികം എന്നു വച്ചാൽ മുമ്പേ നിർണ്ണയിക്കപ്പെടുന്ന ഒന്നല്ല. അതായത് പ്രാകൃതികമായി, സ്ഥഭാവികമായി നിർണ്ണ



# AYUR KENDRA

Fax: 0487 - 2331347 e-mail::tre\_brd@sancharnet.in

Phone: (O) 2388857

### Ayurvedic Health Centre

(Govt. Reg. No: 654/2002)

M.G. Road, Pottayil Lane, THRISSUR - 680 004

## മസ്സാജ് പഞ്ചകർമ്മ കോഴ്സ്

(Govt. Reg. No. 654/2002)

#### Dr. Safna Sudarsan BAMS

വിദേശത്തും ഇന്ത്യയിലും ധാരാളം ജോലി സാധ്യതയുള്ള കോഴ്സ്. വിജയകരമായി കോഴ്സ് പൂർത്തിയാക്കിയ എല്ലാവരും 4,000 മുതൽ 35,000 രൂപ വരെ ശമ്പളത്തിൽ വിവിധ സ്ഥാപനങ്ങളിൽ ജോലിചെയ്യുന്നു. ഞങ്ങളുടെ സുഹൃത് സ്ഥാപനങ്ങളിൽ ജോലി സാധ്യത. കൂടാതെ ബോഡി മസ്സാജ്, സ്റ്റീംബാത്ത്, ഉഴിച്ചിൽ, പിഴിച്ചിൽ, കിഴി, വസ്തി, നസ്യം, ധാര തുടങ്ങിയ ആയുർവ്വേ ദത്തിലെ എല്ലാ ചികിത്സകളും നടുവേദന, സന്ധിവാതം, ഉപ്പൂറ്റി വേദന തുടങ്ങിയവയ്ക്ക് പ്രത്യേകം ചികിത്സ ഒരു കോഴ്സ് മരുന്നു കൊണ്ട് പ്രമേഹം നിയന്ത്രിച്ച് സാവകാശം പൂർണ്ണ വിമുക്തി പ്രദാനം ചെയ്യുന്നു.

SPOKEN ENGLISH, PERSONALITY DEVELOPMENT COURSE വിദഗ്ദ്ധർ ശാസ്ത്രീയമായി ക്ലാസ്സെടുക്കുന്നു. PUBLIC SPEAKING ൽ പ്രത്യേക പരിശീലനം നൽകുന്നു.

AYUR KENDRA Ayurvedic Health Centre

M.G. Road, Pottayil Lane, THRISSUR - 680 004

Phone: (O) 2388857. Fax: 0487 - 2331347. e-mail: trc\_brd@sancharnet.in

യിക്കപ്പെടുന്ന ഒന്നല്ല. പലതരത്തിലുള്ള ശക്തിബന്ധങ്ങളിലൂടെ ഉണ്ടാക്കപ്പെടുന്ന ഒരു കാരൃമാണെന്ന് വിചാരിക്കുക. അല്ലെ കിൽ വേറൊരു അർത്ഥത്തിൽ പറഞ്ഞാൽ, അതിനെ വിരുദ്ധത വിചാരിക്കുക. അങ്ങ നെയാണെങ്കിൽ, വിരുദ്ധതയുള്ള ഒന്നാണ് ഈ സാമൂഹിക ജീവിതം എങ്കിൽ ഈ പറയുന്ന ദൃഷാടന്തങ്ങൾ എല്ലാം തെറ്റി പ്രോകും. ഈ ശരീരമായി തന്നെ കൽപ്പി ക്കാൻ പറ്റില്ല. അല്ലെങ്കിൽ സമ്പ്രദായം ആയി കൽപ്പിക്കാൻ പറ്റില്ല.

സമൂഹം എന്നുള്ളത് ഉണ്ടാവുന്നതായി കല്പിക്കുന്നതിന്റെ അടിസ്ഥാനങ്ങൾ ആണ് ഞാൻ പറഞ്ഞത്. വൈപരീത്യം എന്നുള്ളത് സാമൂഹികതയുടെ മുന്നുപാ ധിയില്ല. സാമൂഹികതയിൽ വൈപരീത്യ മുണ്ടെന്ന് അങ്ങനെയല്ല പറഞ്ഞത്. എന്താണെന്നു അതിന്റെ അർത്ഥം വച്ചാൽ, കുറെകൂടി വിശകലനാത്മകം ആയിട്ട് നോക്കുമ്പോൾ, ഒരു ബന്ധം എങ്ങനെയാണ് ഉണ്ടാവുന്നത്? ഒരു ബന്ധം സ്ഥാപിക്കുന്നതിൽ മറ്റുള്ള ആളു കളുടെ ശക്തി ഉൾചേർത്തിട്ടുണ്ട്. മനുഷൃർ തമ്മിലുള്ള ബന്ധത്തിന്റെ ഒരു ക്രമമായി ട്ടുള്ള മാതൃകയെ ആണ് നമ്മൾ സ്ഥാപനം എന്ന് പറയുന്നത്. ഇങ്ങനെയുള്ള ബന്ധ ങ്ങളെ നമ്മൾ ഏകോപിപ്പിക്കപ്പെടുന്ന സമ യത്ത് ഒരു സമ്പ്രദായമുണ്ടാകുന്നു. ഈ ബന്ധങ്ങളും ബന്ധങ്ങൾ തമ്മിലുള്ള ബന്ധങ്ങളും ഒക്കെ എങ്ങനെയാണ് ഉണ്ടാ

വുന്നത്? അതിന്നിയമം ഉണ്ടോ? അതിന്റെ നിയമം എന്താണ് ? അല്ലെങ്കിൽ അതിനെ നമൂക്ക് മനസ്സിലാക്കാൻ ഭൗതി കമായിട്ടുള്ള വസ്തുനിഷ്ടമായ തലത്തിൽ നോക്കാൻ കഴിയുന്ന വസ്തുനിഷ്ഠമായ ഒരു വീക്ഷണം സാധ്യമാണോ ? ഉദാഹര ണത്തിന് ഞാൻ വേറൊരാളായിട്ട് ബന്ധ പ്പെടുന്ന സമയത്ത് ഞാൻ അയാളെ ബലം പ്രയോഗിച്ച് പ്രത്യേകരീതിയിൽ എന്റെ ഇച്ഛ ക്കനുസരിച്ച് പ്രവർത്തിപ്പിക്കുന്നു. എന്ത ങ്കിലും ഉൽപാദിപ്പിക്കാനായിരിക്കും. അല്ലെ ങ്കിൽ അയാളുമായിട്ട് ബന്ധപ്പെട്ട് എന്തെ ങ്കിലും ചെയ്യാനായിരിക്കും. അയാളെ കൊണ്ട് ചെയ്യിപ്പിക്കാനായിരിക്കും. അപ്പോൾ ബലം പ്രയോഗിച്ച്. ഞാൻ ചെയ്യുന്ന സമയത്ത് ഇതിന്റെ അടിസ്ഥാന സഭാവം വിരുദ്ധതയാണ് ഒരാൾക്ക് വേണ മെങ്കിൽ പ്രതിരോധിക്കാം. ഈ പ്രതിരോ ധത്തെ അതിജീവിച്ചുകൊണ്ട് ഒരു ബന്ധത്തെ നിലനിർത്താൻ സാധിക്കു മ്പോൾ, ആ ബന്ധം ഒരു സമ്പ്രദായം ആയിട്ട് തീരുമ്പോൾ അല്ലെങ്കിൽ ആ ബന്ധം ഒരു വൃവഹാരം ആയിട്ട് മാറു മ്പോൾ അത് വൈപരീത്യമുള്ളവയാണ്. അത് പ്രാകൃതികമല്ല. എന്താണ് പ്രാകൃതി കമല്ലായെന്ന് പറയുന്നത് 🤊 അത് പ്രാകൃ തികം എന്നു വിളിക്കുന്നത് ഒരു അനുചി തമാണ്. വേണമെങ്കിൽ വിളിക്കാം. നമ്മുടെ ഇഷ്ടം ആണ്, പ്രാകൃതികം ആണെന്നോ സഹജമാണെന്നോ. ഉദാഹരണത്തിന്

ഞാൻ എപ്പോഴും ഒരാളെ കീഴടക്കികൊണ്ട് അയാളെകൊണ്ട് കുറെ കാര്യങ്ങൾ ചെയ്യി പ്പിക്കുകയാണെങ്കിൽ അത് normal ആണ്. എങ്ങനെയാണെന്നു വച്ചാൽ അത് normal ആവുമ്പോൾ normal എന്നുപറയു ന്നത് normal ആവുമ്പോഴാണ്. ഞാൻ അനുസരിക്കുകയാണ് വേറൊരാൾ എന്നെ നിർബന്ധിക്കുമ്പോൾ. അപ്പോൾ അത് normal ആവും. അവിടെ ഈ വിരുദ്ധത നമ്മൾ കാണാതിരിക്കുന്ന ഒരു അവസ്ഥ യിലാണ് അത് normal എന്ന് കാണുന്ന ത്. normative അല്ല. normal ആണ് natural ആവുന്നത്. ഞാൻ ചോദിക്കുന്നത് എന്താണെന്നുവച്ചാൽ, സാമൂഹികമായ സമ്പ്രദായങ്ങൾ, വ്യവസ്ഥ, സാമൂഹികമായ ബന്ധങ്ങൾ, ഉദാഹരണത്തിന് ബന്ധങ്ങൾ എന്നു ഞാൻ പറയുന്നത് ഏത് തരത്തി ലുള്ള കാര്യങ്ങൾക്കുവേണ്ടിയിട്ടും, വിഭവ ങ്ങൾക്ക് വേണ്ടിയിട്ടും മനുഷ്യർ കൂടിച്ചേ രുന്ന സമയത്ത് ക്രമവൽകൃതമായിട്ടുള്ള ബന്ധങ്ങളിൽ തുടർന്നുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന സമയത്ത്, പലതരത്തിലുള്ള ബന്ധങ്ങൾ തുടർന്നുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന സമയത്ത്, പല തരത്തിലുള്ള ബന്ധങ്ങൾ എന്നു വച്ചാൽ പ്രയോഗങ്ങൾ മറ്റു പല പ്രയോഗങ്ങളുമാ യിട്ട് പരസ്പര ബദ്ധമാവുന്ന സമയത്ത് ആ സമഗ്രതയെ നാം സമ്പ്രദായം എന്നു വിളിക്കുന്നു. പക്ഷെ ഈ സമ്പ്രദായം എന്നു പറയുന്നത് എങ്ങനെയുണ്ടാവുന്ന താണെന്നുള്ളത് ചോദിക്കേണ്ടത് ആവശ്യ

## **KUNNATHUVALAPPIL AYURVEDA HOSPITAL**

DR. K.K. UNNIKRISHNAN, Reg. No. 5317

S/O KUNCHU VAIDYAN

Ph: 0487-2354225 Mob: 98460 11279

PARAMBARYA CHIKILSALAYAM
"JYOTHISS", P.O. AVINISSERY, THRISSUR - 680 313
Consulting Time 7 AM to 1 PM

Treatment for : Joints, Bone and Nervous Disorders (Prolapsed Disc), Heart - Disease (Valve Block), Allergy, Diabetic

NAVARAKIZHY - UZHICHIL (Massage) Ayurveda Veterinary (Elephants Consultant)



**അമുതാലയം** (കങ്ങംകുളത്തി വൈദ്യശാല) നായ്ക്കനാൽ, ഷൊർണ്ണൂർ റോഡ്, തൃശൂർ - 1 പരിശോധന സമയം : 5 to 7 pm

Ph: 0487-2335371

ഹൃദയ രോഗങ്ങൾ (വാൽവ് ബ്ലോക്ക്), എല്ല് – തേയ്മാനം, (പ്രൊലാപ്സ്ഡ് ഡിസ്ക്ക്), രക്തവാതം, അസ്ഥിരോഗങ്ങൾ, കിഡ്നി – രോഗങ്ങൾ, അലർജി, പ്രമേഹ ചികിത്സ നവരക്കിഴി – ഉഴിച്ചിൽ, മൃഗവൈദ്യം (ഗജചികിത്സാ)

പ്രത്വേകതകൾ

#### ഔഷധപ്രയോഗമില്ലാതെയും രോഗശാന്തി നേടാം.

അസാധ്യമെന്ന് വിധിയെഴുതുന്ന ഡിസ്ക് പ്രോബ്ലം – പ്രമേഹം – ബ്ലഡ് പ്രഷർ – അലർജി – ആസ്ത്മ – സൈനസ് – മൈഗ്രേൻ – അസ്ഥി അരമ്പ് സംബന്ധമായ രോഗങ്ങളും, സ്ത്രീപുരുഷ വന്ധ്യത, മറ്റു സ്ത്രീ രോഗങ്ങൾക്കും മർമ്മാശ്രയമായിട്ടുള്ള ചികിത്സയും പരിഹാരമാർഗ്ഗങ്ങളും, നിർദ്ദേശങ്ങളും കോയമ്പത്തൂർ ഡിവൈൻ ഹീലിങ്ങ് യോഗാസെന്ററിലെ ശ്രീ. വി.കൃഷ്ണസ്വാമിയിൽനിന്ന് ലഭിക്കുന്നു. ആദ്വതവണ രജിസ്ട്രേഷൻ ഫീ 250 രൂപ, രണ്ടാം തവണ സൗജന്വം, മുന്നാം തവണ 150 രൂപ

രജിസ്ട്രേഷനും വിശദവിവരങ്ങൾക്കും

കുന്നത്തുവളപ്പിൽ ആയുർവ്വേദ ആശുപത്രി, വള്ളിശ്ശേരി. ഫോൺ : 0487 – 2354225. മൊബൈൽ : 98460 11279 അമൃതാലയം ആയുർവ്വേദ വൈദ്യശാല, നായ്ക്കനാൽ, ഷൊർണൂർ റോഡ്, തൃശൂർ. ഫോൺ ; 0487 – 2335371 നേരിട്ടോ ഫോൺ മുഖേനയോ ബൂക്ക് ചെയ്ത് അസൗകര്യങ്ങൾ ഒഴിവാക്കുക.

മാണ്. ഈ സമ്പ്രദായത്തിനെ പഠിക്കൂക യെന്നു പറഞ്ഞാൽ എന്താണ് ഉദ്ദേശിക്കു ന്നത്. ഈ സമ്പ്രദായത്തിൽ നിയമം എന്നു പറയുമ്പോൾ എന്താണ് നമ്മൾ ഉദ്ദേശിക്കു ന്നത് ? സമ്പ്രദായം, വൃവസ്ഥ എന്നു വച്ചാൽ പലതരത്തിലുള്ള സംഭവങ്ങൾ അതിലുണ്ടാവും. ഈ സംഭവങ്ങൾ നമ്മൾ വിശദീകരിക്കുകയാണ്. ചിലത് നമുക്ക് മന സ്സിലാവുന്നില്ലെന്നാണ് നമ്മൾ പറയുന്ന ത്. അത് വീശദീകരിക്കാൻ നാം ആഗ്രഹി ക്കുന്നു. ഉദാഹരണത്തിന് പെട്ടന്നൊരു കലാപം ഉണ്ടാവുന്നു. അല്ലെങ്കിൽ സാമ്പ ത്തികമാന്ദ്യം ഉണ്ടാവുന്നു. പണപ്പെരുപ്പം ഉണ്ടാവുന്നു. അല്ലെങ്കിൽ ആത്മഹതൃയുടെ നിരക്ക് കൂടുക. യുദ്ധം ഉണ്ടാവുക. അല്ലെ ങ്കിൽ ഭയങ്കര ദാരിദ്ര്യം. അപ്പോൾ ഇതൊ കൊയാണ് നമ്മൾ സാമൂഹികമായി കാണുന്ന കാരൃങ്ങൾ. ഈ സമ്പ്രദായ ത്തിന്റെ അകത്ത് എന്ന് നമ്മൾ ആരോപി ക്കുന്ന ഈ കാര്യങ്ങൾ ഒരു കൂട്ടത്തിനെ, സംഘത്തിനെ, ഒരു വിഭാഗത്തിനെ പുറത്ത് ആയുധബലത്തോടുകൂടിയിട്ട് ഒരു കൂട്ടം ആളുകൾ വന്ന് കീഴ്പെടുത്തി അവ രുടെ വിഭവങ്ങൾ ബലമായിട്ട് കയ്യടക്കി അവരുടെ മേലെ അധികാരം സ്ഥാപിച്ച്, ഒരു സ്റ്റേറ്റ് ഉണ്ടാക്കിയാൽ ക്രമേണ അതിനെ സ്വാഭാവികവൽക്കരിക്കുമ്പോൾ ഒരു രാജാവ് ഉണ്ടാവും. നമ്മൾ പക്ഷെ രാജാവിനെ സ്വാഭാവികമായിട്ടാണ് കാണു ന്നത്. കേരളത്തിലൊക്കെ തന്നെ രാ**ജാവ്** 

എന്നുള്ളത് വലിയ കാര്യമായിട്ട് ഇപ്പോഴും പറയുന്നുണ്ട്. നമ്മുടെ മുഖ്യമന്ത്രി, ജന പ്രതിനിധിപോലും രാജാവിനെ പോയി കാണുന്നുണ്ട്. പഴയ രാജാവിന്റെ മുൻപിൽ. അതായത് ഈ രാജാവാകുക യെന്നുള്ളത് പിന്നെ പ്രജയാവുകയെന്നു ള്ളത് ചട്ടം ആയിട്ട് വരുമ്പോൾ ഒരു വൃവ സ്ഥയുണ്ടാകുന്നു എന്നാണ്. പക്ഷെ അത് സ്വാഭാവികമായിട്ടാണ് നമ്മൾ കരുതുക. പിന്നെ അതിന്റെ അകത്തുള്ള കുഴപ്പങ്ങ ളെപ്പറ്റിയാണ് നമ്മൾ ആലോചിക്കുക. പക്ഷെ ഇത് എങ്ങനെ നിർണ്ണിതമാവുക? ഇത് നിർണ്ണയ സ്വഭാവമുള്ളതാണ്. പക്ഷെ എങ്ങനെയാണ് നിർണ്ണയനം ചെയ്യുന്നത്? ഈ വൃവസ്ഥയെ നിർണ്ണയം ചെയ്യുന്നത് എന്താണ്? അതിന്റെ ഹേതുക്കൾ എന്താണ്? ഹേതു എന്നു പറഞ്ഞാൽ ഒരാൾ വേറൊരാളുടെ മേലെ അധികാരം, ശക്തി ഉപയോഗിക്കുന്നതാണ്. അപ്പോൾ അങ്ങനെയുള്ള സമ്പ്രദായത്തിന് ഒരു സ്വാഭാവികത അല്ലെങ്കിൽ normal, normality അല്ലെങ്കിൽ വിശദീകരണക്ഷമത, പ്രവചനാത്മകത കൊടുക്കുകയെന്നു പറ യുന്നത് സമ്പ്രദായത്തിന് ഒരു സ്വയംഭൂത മായിട്ടുള്ള അല്ലെങ്കിൽ സ്വയംനിഷ്ഠമായി ട്ടുള്ള സ്വഭാവങ്ങളുണ്ടെന്ന് ആരോപിക്കുക എന്നതാണ്. അതാണ് ഭൗതികാത്മകം എന്നു പറയുന്നത്. നിങ്ങളുടെ ഭൗതിക വൃവസ്ഥയുടെ കാര്യത്തിൽ ഈ സ്വയം നിഷ്ഠമായിട്ടുള്ള സ്വഭാവങ്ങളുണ്ടെന്ന്

ആരോപിക്കുക എന്നതാണ്. അതാണ് ഭൗതികാത്മകം എന്നു പറയുന്നത്. നിങ്ങ ളുടെ ഭൗതിക വൃവസ്ഥയുടെ കാര്യത്തിൽ ഈ സ്വയം നിഷ്ടങ്ങളായ ഗുണങ്ങളു ണ്ടെന്ന അർത്ഥത്തിലാണ് അതിനെ നോക്കുന്നത്. പക്ഷേ സമൂഹത്തിൽ ഇത് ആരോപിക്കുന്ന സമയത്ത് ഉടനെ തന്നെ നീതി ശാസ്ത്രപരമായ പിശക് ഉണ്ടാവു കയാണ്. കാരണം ഇതിൽ ഈ സമ്പ്രദായം ഉണ്ടാവുന്നതുതന്നെ ഇത്തരത്തിലുള്ള സോച്ചാപരതയുടെ അടിസ്ഥാനത്തിലായി രിക്കും. ഒരു സമ്പ്രദായം ഉണ്ടായിക്കഴി ഞ്ഞാൽ നമ്മൾ അതിനെ അറിയാമെന്ന് പറയുന്നത്, പലരീതിയിൽ ഇത്തരത്തി ലുള്ള ബന്ധങ്ങൾ സാക്ഷാത്ക്കരിക്കപ്പെ ടുന്ന, അതായത് ഭൂമിശാസ്ത്രപരമായി വൃതൃസ്തമായിട്ട് ജനപദങ്ങളിൽ വൃത്യ സ്തമായിട്ട്, വ്യത്യസ്തമായ രീതിയിൽ ഈ ബന്ധങ്ങളെ സ്ഥിരീകരിക്കപ്പെടുന്ന, സാക്ഷാത്ക്കരിക്കപ്പെടുന്ന ഒന്നിനെയാണ് ഇന്നത്തെ ഒരു ചിത്രമായിട്ട് നമുക്ക് കിട്ടു ന്നത്. സാമൂഹിക ശാസ്ത്രജ്ഞന്മാർ ഇങ്ങ നെയുള്ള വൃതൃസ്ത സമൂഹങ്ങളിൽ ഇതിനെ പഠിക്കുകയെന്നു പറയുമ്പോൾ, അല്ലെങ്കിൽ സമ്പ്രദായത്തിന്റെ അടിസ്ഥാ നത്തിൽ, സമ്പ്രദായത്തിനെ മുൻവിചാരം ചെയ്തുകൊണ്ട്, അല്ലങ്കിൽ സമ്പ്ര ദായത്തിനെ അവിടെ സിദ്ധമായി സങ്കൽപിച്ചുകൊണ്ട് അതിനെ പഠിക്കാൻ ശ്രമിക്കുന്ന സമയത്ത് ഈ സമ്പ്രദായ



# VALLUVANADU HOSPITAL COMPLEX LIMITED

KANIYAMPURAM, OTTAPPALAM.

Phone: Hosp: 244423, 246252, 246253, 248871

#### **FACILITIES AND SERVICES**

Toshiba Ultra Sound Scan
Six bedded Intensive Care Unit with Computerised Central Monitoring
Intensive Care for Heart Attack, Stokes,
Snake bite & Poisoning
Neonatal Intensive Care Unit
Painless Labour
Infertility Clinic
24 hour accident and trauma care unit
Plastic Surgery Paediatric Surgery &
Diebetic Food care

Meaxillo Facial Surgery
Whole Body CT Scan (Toshiba)
Burns Unit
Oesophago Gastroduodanoscopy
Orthopaedic Surgeries including closed
intramedulary nailig & herni-arthroplasty
24 hour Lab, X-ray, Pharmacy and Ambulance services
Master Health Check Up
Physiotherapy
Yoga Treatment
Nursing school (Approved by Govt. of Kerala)
Laproscopic Surgery

ത്തിന്റെ normalsy യെ നൽകപ്പെട്ടതായിട്ട് എടുത്തുകൊണ്ടാണ് ചെയ്യുന്നത്. ഇതാണ് ഇതിന്റെ പ്രശ്നം. കാരണം അതിന്റെ സോചാപരതയോ അതിനെ സാരൂപിക്കു ന്ന, സമ്പ്രദായത്തിനെ സംസ്ഥാപിക്കുന്ന വിരുദ്ധത ഒന്നും തന്നെ ഈ സിദ്ധാന്ത ത്തിന്റെ ഭാഗമായിട്ട് വരുന്നില്ല. അപ്പോൾ എന്താണോ നൽകപ്പെട്ട ഈ വ്യവസ്ഥ യുടെ സഭാവം അതിനെ നൽകപ്പെട്ടതാ യിട്ട് എടുത്ത് അതിന്റെ വസ്തുനിഷ്ഠത പിന്നെ പഠിക്കാൻ ശ്രമിക്കുകയാണ്. ഇത് എങ്ങനെയാണ് വിശദീകരിക്കുക ? പക്ഷെ ഇത് വിശദീകരിക്കാൻ പറ്റുമെന്ന് പറയു ന്നത് തന്നെ ഈ ഒരു തെറ്റായ മുൻവിധി യിൽ കൂടിയാണ്. അതുകൊണ്ട് അത് വിശ ദീകരിക്കുന്ന സമയത്ത് ഇത് മുഴുവൻ തെറ്റു കയും ചെയ്യും. ഒരു പ്രവചനവും ഇതു വരെ യഥാർത്ഥമാവുന്നില്ല. സമൂഹ ത്തിനെപ്പറ്റി. സാമ്പത്തികശാസ്ത്രം തുട ങ്ങിയവയാണെങ്കിലും സാമൂഹികശാസ്ത്ര പരമായിട്ടുള്ളതാണെങ്കിലും ഒരു കൃത്യമായ പ്രവചനം ഇന്നേവരെ നടന്നിട്ടില്ല. ഇത് നട ക്കുന്ന സമയത്തൊക്കെത്തന്നെ ഇതിനെ നിയന്ത്രിച്ചിട്ടാണ് നടക്കുന്നത്. ശക്തിയു പയോഗിച്ച് നിങ്ങൾക്ക് ഇതിനെ നിയന്ത്രി ക്കുകയും പ്രവചനം കൃത്യമാക്കുകയും ചെയ്യാം. ഉദാഹരണത്തിന് മാർക്കറ്റിൽ ഒരു പ്രത്യേക രീതിയിൽ ആളുകൾ എങ്ങനെ പെരുമാറുന്നു എന്നുള്ളത് പ്രവചിക്കുക. നിങ്ങൾ പരസൃപ്രചരണത്തിലൂടെ അവ

രുടെ രൂചികളെയൊക്കെ നിയന്ത്രിക്കു കയും ചെയ്താൽ മതി. അപ്പോൾ ഉല്പ ന്നത്തിന് എത്ര ലാഭം ഉണ്ടാകും എന്ന് കൃത്യമായി പ്രവചിക്കാം. ഇങ്ങനെ ശക്തി, ഉപയോഗിച്ചിട്ട് അല്ലെങ്കിൽ ഒരു മത്സര ത്തിന്റെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ. മത്സരം എന്നു പറയുന്നത് നമ്മൾ ഇന്ന് മനസ്സിലാക്കുന്ന മത്സരമെന്നുള്ളതല്ല. ഒരു വിരുദ്ധതയുടെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ, പരസ്പരം മത്സരി ക്കുന്ന, വിരോധിക്കുന്ന, കീഴ്പ്പെടുത്താ നുള്ള പ്രവണതകളൊക്കെയുള്ള, അതി ലൂടെ ഉരുത്തിരിയുന്ന, ചരിത്രപരമായി ഉരു ത്തിരിയുന്ന ഒരു സ്ഥിതിയാണ് സാമൂഹി കമായിട്ട് നാം ഇന്ന് മനസിലാക്കുന്ന ആ ലോകം എങ്കിൽ, അതിനെ വീണ്ടും ശരീ രത്തിന്റെ സാദൃശ്യം വച്ചുകൊണ്ട്, അത് ഒരു വൃവസ്ഥ ആണ് എന്ന നിലക്ക് സ്വാഭാവികമായ സമ്പ്രദായമാണെന്ന നിലക്ക് പഠിക്കുന്നത് തെറ്റാണ്. ഭൗതിക ശാസ്ത്രവും അങ്ങനെതന്നെ ആയിരിക്കും. നമ്മുടെ ഉള്ളിലുള്ള പല മാതൃകകളെയും ആണ് ഞാൻ ഇവിടെ പരിശോധന ചെയ്യു ന്നത്. അല്ലാതെ ഇത് ശരിയാണ് അത് ശരി യാണ് എന്നുള്ള രീതിയിൽ പറയുകയല്ല.

സമൂഹം ഉണ്ടെന്നും സമൂഹത്തെ മനസ്സിലാക്കാമെന്നും അതിനെ വിശ ദീകരിക്കാമെന്നും, വിശദീകരിക്കാമെ കിൽ അതിലെ നിയമങ്ങൾ നമുക്ക് ഗ്രഹിക്കാൻ കഴിയുമെന്നും അപ്പോൾ അവിടെ എന്താണ് ഇനി ഉണ്ടാവാൻ പോകുന്നത് എന്നുള്ളത് പ്രവചി ക്കാൻ പറ്റുമെന്നും വിചാരിക്കുകയാ ണെങ്കിൽ ഇത് കൂടുതലായി ചെയ്യാൻ കഴിയുന്ന ആളുകൾ സമൂഹത്തിലെ വിദഗ്ദരായിട്ട് മാറുന്നു. ഭാഗ്യത്തീന് നമ്മുടെ രാഷ്ട്രീയക്കാർ മുഴുവൻ അങ്ങനെ വിശ്വസിക്കാത്തതുകൊണ്ട് സാമൂഹിക ശാസ്ത്രജ്ഞ ന്മാർ വൈദ്യശാസ്ത്ര വിദഗ്ദരെപ്പോലെ അത്ര വിദഗ്ദന്മാരാണെന്നുള്ള വിശാസം ഇല്ലാത്തതുകൊണ്ട് ആ കാര്യത്തിൽ നമ്മൾ രക്ഷപ്പെട്ടിട്ട് നിൽക്കുകയാണ്.

പക്ഷെ ഭാവിയിൽ അത് വരില്ലായെന്ന് പറയാൻ പറ്റില്ല. പക്ഷെ ഞാൻ പറഞ്ഞ തിന്റെ തത്വം ഇതാണ്. സദൃശ്യപ്പെടുത്തു ന്നതിൽ വരുന്ന കുഴപ്പം ഇതാണ്. സമൂഹ ത്തിന്റെ ആരോഗ്യം എന്നു പറയുന്ന സമ യത്ത് ശരീരത്തിന്റെ ഗുണമായിട്ട് നമുക്ക് കൽപിക്കാവുന്ന ആരോഗൃം എന്നുള്ളത് സമൂഹത്തെപ്പറ്റി ആരോപിക്കുമ്പോൾ എവിടെയൊക്കെയൊ ചില വിടവുകൾ വരുന്നു. പ്രധാനപ്പെട്ടതെന്ന് പറഞ്ഞത് സമൂഹമെന്നുള്ളത് തന്നെ normative ആയിട്ട് സാരൂപിക്കപ്പെട്ടതാണ് എന്നാണ്. അങ്ങനെ സ്വരൂപിക്കുന്നതിൽ തന്നെ വിരു ദ്ധാവസ്ഥ ആയിരിക്കും. കുറെ ആളുക ളുടെ അധികാരവുമായി ബന്ധപ്പെട്ട് ആണ് അത് സാരൂപിക്കുന്നത്. അപ്പോൾ

# The Home of CIMAR

#### THE MOST ADVANCED INFERTILITY CENTRE IN INDIA

INFERTILITY: Endoscopic Surgeries IUI, IVF, ICSI, PGD, Laser,

Egg/Embryo Donation, Assisted Hatching

GENETIC STUDY: Computerised Karyo Typing, FISH, PCR

PRENATEL TESTING: CVS, Amniocentesis, Chordocentesis, Fetal Therapy,

Management of High Risk Pregnancy

RECOGNISED CENTRE FOR: DNB Training (OB&G), Endoscopic Training,

Ultra Sound Training Infertility Training

FIRST ICSI BABIES OF KERALA
FIRST PGD BABY OF SOUTH INDIA
FIRST LASER ASSISTED PGD BABY OF INDIA



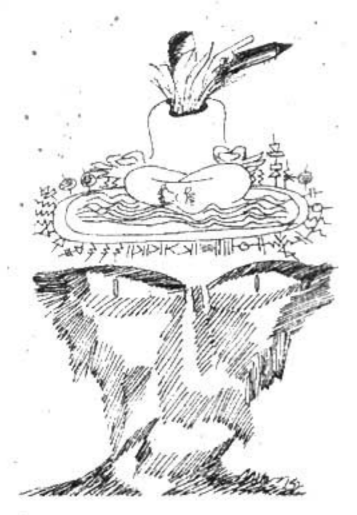
#### EDAPPAL HOSPITAL PVT. LTD.

EDAPPAL - 679 576, MALAPPURAM, KERALA, SOUTH INDIA Phone: 0494-2680755, 2680899, 2680788, 2681788

Fax: 0494-2680755, Resi. 2680798, 2680448

E-mail: cmarindia@sancharnet.in, cimar@eth.net www.cimarindia.com





സമ്പ്രദായത്തിന്റെ സ്വഭാവം അതിന് ഒരു പ്രത്യേകതരത്തിലുള്ള സ്വഭാവവിശേഷ ങ്ങൾ കൈവരുന്നത് കുറെയാളുകൾ തമ്മി ലുള്ള ശക്തിബന്ധത്തിൽ കൂടി, അവരുടെ താൽപരുങ്ങൾ, അവരുടെ ചൂഷണം അങ്ങനെയുള്ള കുറെ കാര്യങ്ങളായിട്ട് ബന്ധപ്പെട്ടിട്ടാണ് അതിന്റെ ചില സ്വഭാവ വിശേഷങ്ങൾ വരുന്നത്. അങ്ങനെയുള്ള

സമയത്ത് അതിന്റെ ആരോഗ്യം എന്താണ് എന്നു പറയുമ്പോൾ നമ്മൾ എവിടെ നിന്നാണ് ചോദിക്കുന്നത് ? ഉദാഹരണ ത്തിന് ആർക്കാണ് കൂടുതൽ ഇതുകൊണ്ട് സൗകര്യമുണ്ടാകുന്നത് 🤔 വിഭവങ്ങളുടെ ഈ തരത്തിലുള്ള ക്രമീകരണങ്ങളിൽ അല്ലെങ്കിൽ സമ്പ്രദായത്തിന്റെ പ്രത്യേക നിലയിൽ ആർക്കാണോ അത് കൂടുതൽ ഗൂണകരമായി തീരുന്നത്, അവ രാണോ ആരോഗ്യത്തെക്കുറിച്ചുള്ള ഈ ശങ്കയുണ്ടാക്കുന്നത് ? അല്ലെങ്കിൽ അവ രുടെ ഈ അവസ്ഥയെ തിരിച്ചറിയാതെ എന്നുവച്ചാൽ ഇങ്ങനെയുള്ള ആളുകൾക്ക് ഇത്തരത്തിലുള്ള ബന്ധങ്ങളിലൂടെ സമ്പ്ര ദായത്തിന്റെ ആനുകൂല്യങ്ങൾ അനുഭവി ക്കുന്ന. അല്ലെങ്കിൽ സമ്പ്രദായം എന്നതു തന്നെ അവരുടെ പല പ്രവർത്തനങ്ങളു ടെയും ന്യായവൽക്കരണമായിട്ട് വരുന്ന, അത്തരത്തിലുള്ള ഒരു സമ്പ്രദായത്തിന്റെ ഒരു സഭാവവിശേഷമായിട്ടാണോ നമ്മൾ ആരോഗ്യം എന്നു പറയുന്നത് ? അത് വ്യക്തമല്ല. അതല്ല, ഇത് നമ്മുടെ ഒരു രൂപകം മാത്രമാണോ ? അതായത് ഇത് അനുഭവിക്കാൻ കഴിയാത്ത, ഈ ആനു കൂല്യത്തിന്റെ മേഖലയിൽ വന്നുപെടാൻ പറ്റാത്ത ആളുകളുടെ ഉൽകണ്ഠ ആയി ട്ടാണോ ആരോഗ്യം എന്നു പറയുന്നത് ? അതല്ല ഇത് വേറൊരു ഭാഷയെ മാറ്റി പറ യുന്നതാണോ ? ഇവിടെ ഒരു വിപ്ലവം നട

ത്താനുള്ള സമയം ആയി എന്നു പറയു നന്തിനു പകരമാണോ, സാമുഹികമായ ആരോഗ്യം ഇല്ല, രോഗം പിടിച്ചിരിക്കുന്നു എന്ന് പറയുന്നത് ? അതായത് ആരോഗ്യം എന്നു പറയുന്ന സമയത്ത് നമ്മൾ സൈദ്ധാന്തികമായി കരുതുന്ന മുൻധാര ണകൾ പ്രശ്നം പിടിച്ചതാണെന്ന് ഞാൻ പറയുന്നത്. അല്ലാതെ ഇതിന്റെ ഉൽകണ്ഠ എവിടെ നിന്നാണ് വരുന്നത് ? എങ്ങനെ യാണ് ഉൽകണ്ഠ വരുന്നത് എന്നുള്ള കാര്യത്തെപ്പറ്റി ഞാൻ സംസാരിക്കുന്നില്ല. അതും ആലോചിക്കാവുന്നതാണ് ഒരു കണക്കിന്.

സാമൂഹിക ആരോഗ്യം എന്നു പറയു ന്നത് ഇങ്ങനെ പറയാൻ പറ്റില്ലായെന്നും അതേസമയത്ത് അതിലുള്ള ഉൽകണ്ഠ -എന്താണ് സംഭവിച്ചത്, സാമൂഹികമായ നമ്മുടെ ഒരുമിച്ചുള്ള ജീവതത്തിൽ - ഇത് വീണ്ടും പിൻതുടരുകയും ആണെങ്കിൽ എങ്ങനെയാണ് ഇതിനെ മനസിലാക്കാൻ ശ്രമിക്കുകയെന്നുള്ളതാണ് ഇനി എനിക്കു പറയാവുന്നത്.

( "സാമ്യഹികരാഗ്യം ചില തത്വവിചാരങ്ങൾ" എന്ന വിഷ യത്തിൽ 'കേരളീയം ആരോഗ്യം' സംഘടിപ്പിച്ച (സഹ കരണം: ചേതന മീഡിയ ഇൻസ്റ്റിറ്റ്യൂട്ട്, പ്രയോഗ ട്രസ്സ്) ചർച്ചയിൽ കാലടി ശ്രീശങ്കര സംസ്കൃത സർവ്വകലാ ശാല തത്വശാസ്ത്ര വിഭാഗം തലവൻ ഡോ. നിസാർ അഹമ്മദ് നടത്തിയ പ്രഭാഷണത്തിന്റെ പൂർണ്ണരൂപം താല്പര്യമുള്ളവർ ബന്ധപ്പെടുക: ഡോ.സി.കെ.ബ്രഹ്മ ചുത്രൻ. ഫോൺ:04923-264240)

# യായുർഗ്രീൻ

#### ആയുർവേദ ആശുപത്രി

കാളച്ചാൽ - ആലംകോട് പി.ഒ., എടപ്പാൾ

Phone: +91 494 2681424, 2684259 Mobile: 98471 88012, 98470 53113 Visit us: www.ayurgreen.com

E-mail: ahiglobal@ayurgreen.com





Premier Bottling co.

P.O. Mannuthy, THRISSUR - 680 651, S. India Ph : 2370590 (Off), 2371490 (Resi)

Best Compliments from:



# **NEW FACE**

AYURVEDIC

Gents Beauty Clinic & Hair Style

PULSE SPA BUILDING, OPP. COLOUR HOUSE, POOTHOLE ROAD, THRISSUR - 1 PHONE: 9447380660

FACE OMEGA

### EXCLUSIVE SHOWROOM

#### NEDUMPARAMBIL TRADERS

TC-34/3125, OMEGA Buildings

Kokkalai, Thrissur-21 Phone: 0487-2429542, 2429543

e-mail: mail@omegatreads.com